
1 
 

 
1月25日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 14d 

 

我們也見過他的榮光，正是父獨一兒子的榮光 

 

雖然和合本聖經將這句放在「充充滿滿地有恩典有真理」之後，但這句本來是一句

補充話，插在「道成了肉身，住在我們中間」與「充充滿滿地有恩典有真理」之

間。 

 

在此，「我們」第一次出場。雖然約翰福音的神學導言已經寫了十四節，「我們」—— 這

個羣體敘事者——才正式在聖經中登場。「我們」是誰？「我們」正是先前所描述

的：接受耶穌基督、相信耶穌基督的名、成為上帝兒女的人。不過，「我們」更有一個

重要身份：「我們」乃是耶穌基督的見證人。「我們」曾經目睹耶穌基督在世間的工作。

因此，「我們」同時是耶穌基督的見證羣體。 

 

這正是約翰福音的寫作目的——見證耶穌基督。 

 

不過，為何「我們」突然搶着出場呢？為何「我們」要急不及待地加插在「道成了

肉身，住在我們中間」後面呢？為何「我們」不等待一下，完成了整個神學描述以

後，才慢慢地補充：「我們也見過他的榮光」呢？事實上，「我們也見過他的榮光」正

是「他住在我們中間」的直接回應。 

 

對約翰福音的見證羣體來說，所謂「見證耶穌基督」，並非只是一些神學道理—— 太

初有道、道就是神等等。「見證耶穌基督」，乃是他們自己的真實經歷。同樣的內容，

卻是出於他們自己的經歷與生命。「我們也見過！」正正佔了約翰福音神學導言的

其中重要部分——正如施洗約翰的見證一樣——不可或缺。 

 

見證內容與見證本身，兩者不可分割。 

 

思想： 

 

「我們也見過！」正是你生命見證的重要部分。因此，對你來說，你對耶穌基督的

認識，只是流於理論嗎？你向別人述說的耶穌基督，是你自己經歷過的嗎？還是，

只是概念上的呢？ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

2 
 

 
1月26日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 15 
 

約翰為他作見證，喊著說：「這就是我曾說：『那在我以後來的先於我，因為在我以

前，他已經存在。』」 

 

施洗約翰的見證再次出現於約翰福音的神學導言之中——正如昨天所說，見證內

容與見證本身，不可分割。「這就是我曾說」。施洗約翰不是第一次傳揚耶穌基督。神

學導言所引用的，不是施洗約翰第一次為耶穌基督作的見證。我們不知道施洗約翰

已經見證了耶穌基督多少次，但是，見證基督正是他一生的使命與任務。 

 

在此，施洗約翰自己述說了自己與耶穌基督之間，非常微妙的關係：「那在我以

後來的，反成了在我以前的，因他本來在我以前。」在見證的過程中，耶穌基督成

為了施洗約翰的見證內容——施洗約翰是見證者，耶穌基督是見證的內容。施洗

約翰是見證的主體（subject），耶穌基督是見證的客體（object）。 

 

不過，事實上，耶穌基督才是見證的主體。太初有道、道就是神、光照在黑暗裏。耶穌

基督是世界的真光，也是上帝的真實見證。世上一切的見證，其實都是耶穌基督真

光的反照。任何見證都本於這世上的光。因此，施洗約翰其實才是見證的客體，因

為他也是被真光照耀的對象。 

 

「他本來在我以前」——這句話正正道出了兩者之間的關係。它不只道出了施洗

約翰與耶穌基督在時間上的差距，更是他們兩者之間在見證上的邏輯差距：任何見

證者，其實都是被見證者。耶穌基督是世界的真光！ 

 

思想： 

 

既然耶穌基督才是見證的主體，還有甚麼阻礙你見證耶穌呢？還用懼怕、害羞嗎？ 真

正的見證者不是你，而是耶穌基督自己。你只管放膽見證就好了。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

3 
 

 
1月27日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 16 
 

從他的豐富裏，我們都領受了恩典，而且恩上加恩。 

 

第 16 節延續了第 14 節有關「恩典」的話題——道成肉身的耶穌基督，充充滿 

滿的有恩典與真理——第 16 節的「豐滿」，正正回應了充充滿滿的恩典。 

 

原文更好的翻譯是「他的豐盛」（fulness）。基督耶穌的豐盛，不只是一幅美好的

圖畫。這裏所講的，乃是基督耶穌的豐富、豐盛、無窮盡。他是上帝，萬物都藉他

而造成。正如前幾天所言，恩典，乃是上帝越過自己的界限，它本身是矛盾的，但在

上帝的愛裏，卻成為了恩典。因此，這恩典在人間必然是豐盛的、豐富的、無盡

的。 

 

這從基督而來的恩典，聖經給予一個很獨特、奇怪的字眼——恩上加恩。 

 

所謂「恩上加恩」，原文是 χάριν ἀντὶ χάριτος。希臘文 ἀντὶ 這個字可以有不同意

思。但是，ἀντὶ 字面來說解作「取代」、「代替」的意思。究竟「甚麼恩典」取代

「甚麼恩典」呢？我們不知道。但是，這最少說明了一個事實：恩典總是新的。新

的恩典取代舊的恩典——此刻的恩典取代過去的恩典。由於基督的豐盛， 真正從

他而來的恩典都必然是新的，並且無窮盡的。 

 

恩典，不會停留，也不能停留。我們也不可抓住任何恩典——縱然這恩典是上帝過

去所施與的。任何人要抓住舊有的恩典不放，他就其實是拒絕基督的恩典，也拒絕

耶穌基督的豐盛。因此，所謂「恩上加恩」，並非是恩典的累積，而是僅僅從上帝

在耶穌基督所施與的。唯獨恩典——正要撇除一次恩典以外的事情——包括舊的

恩典。 

 

因此，恩上加恩（Grace against grace），這是恩典的本質。 

 

思想： 

 

相信你過去也經歷了不少上帝的恩典。不過，你知道嗎？你不用抓住這些恩典不放！

任何強行收藏的恩典，就不再是恩典了。你要放手。相信耶穌基督的豐盛。昔日他

如何施恩予你，明日他也同樣的施恩予你。這正是「恩上加恩」的意思。今天，放

手吧！ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

4 
 

 
1月28日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 17 
 

律法是藉著摩西頒佈的；恩典和真理卻是由耶穌基督來的。

很有趣，約翰福音突然提到「律法」這個話題。 

承接昨天「恩上加恩」的題目，恩典取代恩典——恩典正是源於基督的豐盛，一次

又一次來臨的事件——它不能被擁有、不能被收藏。舊的恩典，永遠需要被取代。

因此，這種「新」與「舊」的關係，正好延續在這節經文之中。 

 

「律法本是藉著摩西傳的；恩典和真理都是由耶穌基督來的。」對於當時的猶太人

來說，摩西的律法乃是上帝的恩典——這是毋庸置疑的事實。不過，律法本身並非

上帝。它只是死物。它具有時間性與有效性。律法並非豐盛滿溢的。 

 

另一方面，律法也是真理。律法是對的。它是上帝頒布的命令。它是上帝對以色列

人的教導。豈有錯誤之理？不過，律法本身並非完全是真理。因為真理是上帝自己。

它不可是真理。這個作為「死物它」的律法，這是上帝在某個時間、某個地點留下

來的行跡。 

 

唯有耶穌基督是恩典與真理。他（不是它！）正好「恩上加恩」。耶穌基督來了， 

不是要廢掉律法，但他卻在昔日的律法之上，並且讓「它」拾回它的意義。因此， 沒

有耶穌基督的恩典，摩西的律法就是死的。 

 

思想： 

 

律法是好的，律法也是對的。但是，它只是部分。同樣，律法也是過去的恩典。它

是過去上帝在你身上的「恩典」與「真理」。對你來說，哪些屬於過去的恩典與真

理？所謂「屬靈定律」、「屬靈心得」、「屬靈洞見」，其實都只是某程度上奏效或有用。

唯有耶穌基督是恩典與真理的源頭。因此，你只能憑着信心再次經歷上帝的新事。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

5 
 

 
1月29日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 18a 
 

從來沒有人見過神 

Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακεν πώποτε 

 

「從來沒有人看見神」《和合本》，這是鐵一般的事實。雖然聖經說「沒有人」 

（οὐδεὶς），但是因着耶穌基督的緣故，因着後面的一句「只有在父懷裏的獨生

子將他表明出來」，我們就可以藉此看見那不可看見的上帝。 

 

因此，「看見神」仍然是屬靈生命中一件非常重要的事。教會歷史的靈修傳統非常

強調「看見那不能看見的神」。所謂「看見神」 “theoria”，正是靈修傳統的核心

課題。 

 

如何看見那不可看見的神呢？教會的靈修傳統強調，不是藉着肉眼，而是憑着信心

靈魂的看見——這是奧古斯丁（Augustinus）在《登山寶訓講論》、《懺悔錄》與

《論三位一體》中的教導：「我用我靈魂的眼睛——雖然還是很模糊的——瞻望着

我靈魂眼睛之上的、在我思想之上的永定之光。這光，不是肉眼可見的、普通的光

 .................... 這光在我之上，因為它創造了我，我在其下，因為我是它創造的。」 

（懺悔錄 XII,10） 

 

上帝在耶穌基督裏顯現。他是道、他是光輝、他是世界的真光。若說我們不能看見

他，我們就枉費了上帝在耶穌基督裏的啓示了。基督復活以後，他的靈在我們之中，

讓我們的靈可以憑着信心、愛心、清心，看見上帝——尤其是清心。聖經說：「清

心的人有福了，因為他們必得見神。」這是登山寶訓耶穌基督的教導。我們需要專

注。不容許上帝與自己之間存在任何阻隔。單單的、純粹的、毫無瑕疵的，靜觀我

們的上帝。 

 

思想： 

 

「從來沒有人看見上帝」。這是我們的本相。這是有關創造論的問題，也是有關人

本質的描述。但是，這句話卻不是叫我們放棄看見上帝的可能。相反，我們需要不斷

尋求這看見。看見上帝。看見上帝在這世界的行跡。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

6 
 

 
1月30日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 18b 
 

只有在父懷裏獨一的兒子將他表明出來。 

μονογενὴς θεὸς ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρὸς ἐκεῖνος ἐξηγήσατο 

 

約翰福音的神學導言以這句話作為總結：只有在父懷裏的獨生子將他表明出來。這

是這神學導言的最後宣告——三一上帝的宣告。 

 

約翰福音最後稱呼耶穌基督為「獨生子上帝」（the only begotten God）。他是唯一

的。他是上帝的兒子。他是上帝出來的上帝。因此，「獨生子上帝」已經指向耶穌

基督與父神（在聖靈裏）的三一關係。 

 

「在父懷裏」表達出耶穌基督與父的親密關係——原文直指耶穌基督在父神的 

「胸懷」。因此，這正描述一種愛的關係。耶穌基督常在父神裏面，這並非純粹位

置的描述，更是一種愛的關係。因此，三一關係同時也是一種愛的關係。 

 

更重要的是，上帝的兒子不只純粹上帝的兒子，也不僅僅「在父的懷裏」，他更 

「將父神表明出來」。「表明」正是上帝的啓示工作，更是一種上帝在世間的三一工

作。耶穌基督聯繫了上帝與世界，好讓世人能夠認識父神。 

 

因此，所謂「三一關係」，正有三重意義：一）首先，它是父神與兒子之間的本體

關係，父神與他的獨生子之間在聖靈裏的關係。二）另一方面，「三一關係」更

是一種愛的關係。耶穌基督永遠在父神的懷裏。聖父與聖子在聖靈的契合中彼此相愛。

三）最後，「三一關係」更是世人與父神之間的關係。我們藉着耶穌基督，得以認

識上帝。 

 

思想： 

 

對你來說，三位一體只是深奧的教義嗎？不是的！三一本來就暗示上帝對我們的愛。

這愛源於上帝的本體，更讓我們可以經歷「在父懷裏」的靈修關係，更是認識上帝

的途徑。你是如何理解上帝的三一呢？ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

7 
 

 
1月31日 

結語 

作者：陳韋安 
 

這一個月，我們一起以約翰福音一章 1-18 節來作為靈修默想。 

 

在此，我們來到了尾聲。回顧這段神學導言，我們發現了上帝的愛。這愛從亙古的

永恆以先就已經存在。「太初有道」。上帝願意對人說話。這是永恆的愛之開端。 

 

約翰福音一章 1-18 節的神學導言，正好表明了一個非常重要的信仰道理：上帝對

我們說話，上帝愛我們。我們對上帝的思考，我們對上帝的默想，我們的靈修， 並非偶

然。這些一切，乃是源於上帝在永恆中的愛——耶穌基督，父神的獨生子。上帝用他

的生命成為「說話」。正正因為「太初有道」，我們認識上帝。我們「聽見」上帝對

我們說話，永恆的說話。 

 

說話，乃是愛一個人的過程。正正因為你願意（或多或少的）連結對方的生命， 

所以你對他／她說話，也聽他／她說話。因為我們愛，所以我們願意向他／她說話，

也願意聽他／她說話。「神愛世人」（約三 16）。因此，他在永恆之中，已經決定了

他的本體。三位一體的上帝，正是一個向世人開放生命的上帝。 

 

因此，說話，道，就是愛。 

 

不過，人所說的，文字所表達的，仍然有限。我們無以為報。我們耗盡一切，也無

法用說話完完全全的回應上帝的愛。我們的心思意念，也無法清楚回應上帝的愛。怎

麼辦呢？不，我們全然處於上帝的愛中。我們只能耗盡我們的一切——盡心、盡性、

盡意、盡力，愛上帝。這愛，正是語言。這份對上帝的愛，正正是我們對上帝的唯

一迴響。 

 

這愛的迴響，一方面是我們對上帝的回應，另一方面，卻也是更深更深的，發現上

帝永恆的愛，置身於上帝永恆的愛裏。永不止息的。 

 

思想： 

 

你愛上帝嗎？不，問題應該是——你願意耗盡你的一切，全然置身於上帝的愛裏

嗎？這愛，既是全然的付出，也是全然的收穫。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 

 


