
1 
 

2 月 8 日 

作者：麥耀光 

約珥書三 1-14 

審判列國萬民 

 

1「看哪，在那些日子，到那個時候，我使猶大和耶路撒冷被擄之人歸回的時候，2 我要

聚集萬民，帶他們下到約沙法谷去，在那裏我要為我百姓，我產業以色列的緣故，向萬

民施行審判；因為他們把我的百姓分散到列國，瓜分了我的土地，3 為我的百姓抽籤，

以男孩換取妓女，為喝酒賣掉女孩。4「推羅、西頓和非利士四境的人哪，你們與我何

干？你們要報復我嗎？若要報復我，我必使報應速速歸到你們頭上。5 你們奪取我的金

銀，把我珍貴的寶物帶入你們的廟宇，6 並將猶大人和耶路撒冷人賣給希臘人，使他們

遠離自己的疆界。7 看哪，我必激發他們離開你們把他們賣去的地方，又必使報應歸到

你們頭上。8 我要將你們的兒女賣到猶大人手中，他們必轉賣給遠方的國家示巴人。這

是耶和華說的。」9 當在列國中宣告：預備打仗，激發勇士，使所有戰士上前來。10 要

將犁頭打成刀劍，鐮刀打成戈矛；弱者要說：「我是勇士。」11 四圍的列國啊，你們要

速速前來，一同聚集。耶和華啊，求你使你的勇士降臨。12 列國都當興起，上到約沙法

谷；因為我必坐在那裏，審判四圍的列國。13 揮鐮刀吧！因為莊稼熟了；來踩踏吧！因

為醡酒池滿了。酒池已經滿溢，因為他們的罪惡甚大。14 在斷定谷有許多許多的人，因

為耶和華的日子臨近斷定谷了。 

 

 約珥先知在二章 18 節宣告了耶和華兩個應許，就是使百姓在物質上的復興 (二 19-

27)及屬靈上的賜福 (二 28-32)。這種盼望情緒持續到三章 1 節：「恢復猶大和耶路撒冷

的繁榮」(“I restore the fortunes of Judah and Jerusalem,” NIV)。神使猶大和耶路撒冷復甦

的同時，將要審判和懲罰那些作惡者。祭司曾哭泣和羞愧地說：「萬民中說『他們的神

在哪裏』呢？」(二 17)，神現在要回答這提問。 

 

 立約的神站在祂的子民中間，並宣稱：我百姓、我產業、我的土地，在第 2-3 兩節

經文中，3 次說「我的百姓」。神現在向列國和萬民討罪。神這樣做，會否有偏袒的嫌

疑呢？是包庇自己人，還是排斥外人呢？首先，先知在第一和第二章，說明神將會懲罰

祂的子民，並呼喚百姓歸向神。另外，在其他的小先知書卷中，神是一位憐恤列國的神，

並藉先知傳悔改的信息 (參拿三 2：「到尼尼微大城去，把我告訴你的信息向其中的居

民宣告。」)。 

 

經文中指出，神向五國 (推羅、西頓、非利士、埃及和以東) 施行審判，追討他們

的三宗罪：1) 將神的百姓分散到列國；2) 瓜分了神的土地；3) 販賣神的子民為奴隸。

神招聚列國到約沙法谷去，在那裏爭戰 (三 2-12)。約沙法谷並不是一個地理位置，在地

圖上也找不到所在。「約沙法」是有「耶和華審判」(“YHVH will judge”) 的意思。公

義的神會審判他們的罪孽，並向他們報應所作所為。「報復」和「報應」在 4-7 節出現了

4 次之多。百姓曾被賣到遠方，現在神「以彼之道，還施彼身」，將他們的兒女賣到遠方，



2 
 

使報應歸到他們頭上 (7 節)。其實，先知指出一個簡單的報應原則，就是：神是公義和

公平，耶和華按人的行動，不論是善或惡、不管是個人或群體，都會公正的回報給他們。 

 

 敵對神的人果真上到約沙法谷，嘗試與神爭戰。因著「他們的罪惡甚大」(13 節)，

神不是與他們爭戰，而是「坐在那裏」，就在「斷定谷」(14 節，“valley of decision”) 審

判四圍的列國，作出判斷。 

 

默想： 

 

1) 立約的神在祂的子民中間，神體恤祂兒女們的苦楚，求主加添在患難中的肢體力量，

使它們耐心等待神的回應。請現在就為一個在苦難中的肢體代禱。 

 

2) 神是一位賞善罰惡的主，耶穌也曾教導說：「你們怎樣評斷別人，也必怎樣被審判；

你們用甚麼量器量給人，也必用甚麼量器量給你們」(另參可四 24；路六 38)。試檢

視我們內心的量器！耶穌這話給我們甚麼提醒？  

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用)  



3 
 

2 月 9 日 

作者：麥耀光 

約珥書三 15-21 

耶和華住在錫安 

 

15 日月昏暗，星宿無光。16 耶和華必從錫安吼叫，從耶路撒冷出聲，天地就震動。耶

和華卻要祂他百姓的避難所，作以色列人的保障。17 你們就知道我是耶和華－你們的

神，我住在錫安－我的聖山。耶路撒冷必成為聖；陌生人不再從其中經過。18 在那日，

大山要滴甜酒，小山要流奶，猶大的溪河都有水流出；必有泉源從耶和華的殿中流出，

滋潤什亭谷。19 埃及必定荒涼，以東成為荒涼的曠野，因為他們向猶大人行殘暴，又因

他們在本地流無辜人的血。20 但猶大必存到永遠，耶路撒冷必存到萬代。21 我要免除

流人血的罪，是先前未曾免除的，耶和華居住在錫安。 

 

 約珥先知在書卷的最後 7 節看到兩幕景象，都是與終極有關的。第一幕，先知看到

神是兩個範疇的主宰。三章 14 節神在「斷定谷」作為地上的審判官，判斷列國和萬民，

而 15 節指出神是創造主，管理日月星宿，當祂「吼叫」時，天地都震動，宇宙伏在創

天造地的主宰面前。三章 16 節的描述再次轉到地上，神關懷祂在錫安的子民，是他們

一位立約的主宰。 

 

 對歸回耶路撒冷的猶太人來說，他們無國、無保障。現在神告訴他們一個重要信息，

也是約珥書的核心信念：「耶和華卻要作祂百姓的避難所，作以色列人的保障」(16 節)。

有學者指出，第 16 節的「以色列眾子」(“the people of Israel,” NIV)，在希伯來文，「眾

子」(“people”) 也可以翻譯為「子」/「兒子」(“children”)。先知或許提醒百姓在一

章 3 節的命令：「你們要將這事傳與子，子傳與孫，孫傳與後代」(“Tell it to your children, 

and let your children tell it to their children, and their children to the next generation,” NIV)。

究竟約珥期盼每一代的孩子領受甚麼信息呢？這是要告訴孩子們，神如何將他們從蝗蟲

的災禍中拯救出來 (一 5-至二 27)；要告訴孩子們，他們要歸向神 (二 12-14)；還要告訴

孩子們，神是他們的避難所和堅固的保障 (三 16)。 

 

 之後，神讓約珥看到另一幕，就是「那日」(18 節)，這是末世先知性的異象。終極

的「耶和華的日子」將是關乎全宇宙的，這包括三部份：第一、神一方面要向殘暴者和

流無辜人的血的邦國施行審判 (19 節)，另一方面使祂的子民聖潔和使錫安成為聖城；

第二、神兩次說「居住」在錫安 (17、21 節)；第三、因著神的臨在，甜酒、奶和泉源都

從耶和華的殿中流出，滋潤大地。上帝是世上生命的源頭，而錫安成為一個器皿，藉他

們泉源流向四周，使多人蒙福。 

 

 約珥先知的讀者對耶和華神的認識不斷有新的體會。最初是神的名字，祂是一位「全

能者」(“Almighty”) (一 15)、繼而是軍隊的指揮官 (二 11、25)、審判官 (“judge”) (三

2、12)、吼叫的獅子 (三 16)、避難所和保障 (三 16)。先知的信息是清晰的，在神裏有



4 
 

安全的保障。神期盼祂的子民要「知道」，神就在他們中間。這是先知結束的話 (二 27；

三 17、21)。 

 

默想： 

 

1) 約珥書一開始就提出這樣的問題：「我們該告訴孩子們什麼？」先知的結論是：「告

訴他們，主是堅固的堡壘、避難所、保障，以及神住在他們中間」。你願意傳遞這

信息給你的兒孫和屬靈的兒女嗎？ 

 

2) 閱讀完約珥書，你對上帝有一個嶄新的認識嗎？這新的認識如何影響你的生命？  

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 

  



5 
 

2 月 10 日 

作者：麥耀光 

哈巴谷書一 1 

認識哈巴谷先知 

 

1 哈巴谷先知所看見的默示。 

 

 哈巴谷書只有三章、56 節，共 671 個希伯來字，是舊約第四本最短的書卷。可

是，保羅和希伯來書的作者，都引用了哈巴谷的名句：「惟義人必因他的信得生」(二

4)。此外，二章 20 節「惟耶和華在他的聖殿中，全地都當在他面前肅靜」也被譜寫成

短歌。今天不少的教會崇拜開始時，由詩班唱出，來呼喚眾信徒以敬畏的心進入敬

拜。讀者更可從哈巴谷書反思信心的含意、認識神的公義、學習禱告，以及欣賞神與

人的對話與互動。 

 

 這書兩次提及哈巴谷的先知身份 (一 1；三 1)，此外，就沒有他個人的資料和背

景，也不知他的出生地方、處身的歷史時間等。唯一估計他身處的時代，也就只能從

書中的內容來推算了。哈巴谷為到他身處於「律法無效、公理從未彰顯、惡人圍困義

人」(一 4) 的環境而悲傷，以及在一章 6 節提及的「迦勒底人」(“Babylonians”) 而

震驚。迦勒底人就是後來興起的「新巴比倫人」(neo-Babylonians)。學者們就在新巴比

倫帝國的興盛和猶太國的衰落這兩個條件下推估合理的年份。 

 

 巴比倫強盛時，曾先後三次入侵耶路撒冷，分別在公元前 605、597 及 586 年，最

終猶大國滅亡，被擄到巴比倫。此卷書寫作時，巴比倫才剛強大，尚未威脅到猶大，

但哈巴谷卻風聞他們的殘暴而驚恐 (參一 6-10)。而哈巴谷所描述國內的敗壞情況，與

約雅敬王 (公元前 609-598 年) 時代相似。約雅敬王目中無神，一度被先知譴責 (參王

下廿四 1-3「他流無辜人的血，使無辜人的血充滿耶路撒冷」；耶廿六 20-23)；耶利米

先知曾發出警告說巴比倫人將要入侵 (耶廿五)，因而我們相信哈巴谷與耶利米是同時

代的先知，故此，哈巴谷成書的年代大概是在公元前 620 至 587 年間。 

 

 第一章第 1 節說明哈巴谷先知得到從耶和華來的信息。對於信息性質的翻譯，不

同譯本將原文 (א maśśāʾ) 翻譯為：「默示」(和修本/新譯本)、「異象」(呂振中譯 ,מַשָּׂ

本)、「啟示」(現中)、「神諭」(思高譯本)、“prophecy” (「預言」，NIV)，及 

“burden” (「重負」，NKJV)。這多元的翻譯，反映出哈巴谷先知從神而來的信息的

多元性質。哈巴谷看到異象 (他的確多次說「看」)、他感到所領受沉重的信息為一個

「重負」、他要以「神諭」方式，宣告神在近期和將來的「預言」。 

 

 哈巴谷並沒有用先知常用的公式：「耶和華如此說……」，乃是向神提出投訴，

質問神的作為。他藉禱告來解釋罪惡與神的公義，他憑信心來思考苦難的議題，他學



6 
 

習聆聽上主的回應，以致最終向神發出讚美和信靠的詩句。由於可見，先知願意與世

人分享他個人經驗神的體驗。 

 

默想： 

 

1) 不論你過去對哈巴谷書有多少認識，求神在未來的 8 日中，藉著每天的靈修，能建

立你與神更深的關係。現在就為自己禱告。 

 

2) 哈巴谷在神面前坦誠地表達他的心思和感受。此刻，在你心中，是否有對神的愛要

表達的回應？就向神傾心吐意地流露吧！ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用)  



7 
 

2 月 11 日 

作者：麥耀光 

哈巴谷書一 2-4 

哈巴谷第一個問題：神為何容忍不公義？ 

 

2 耶和華啊，我呼求，你不應允，要到幾時呢？我向你呼喊「暴力！」你還不拯救？3 你

為何使我看見罪孽？你為何坐視奸惡呢？毀滅和兇暴在我面前，爭執與紛爭不斷發生。

4 因此律法無效，公理從未彰顯。惡人圍困義人，所以公理遭受扭曲。 

 

 當哈巴谷進入正題的寫作時，他並沒有頒布神諭，卻是將矛頭直接指向耶和華。

聆聽禱告的神回覆先知後，卻引來先知更大的反彈，於是哈巴谷與神展開了兩次的對

話。困擾先知的是甚麼事情呢？先知的信念是，耶和華應該是維護公義的神，當社會

上有不公義的事情發生時，祂為何容許不公義的事持續而不處理呢？ 

 

 哈巴谷在第 2-3 節一連串問了 4 個問題。先知已發出呼求，但神沒有應允，要等

到幾時呢？(“How long?”)。先知呼喊有暴力事件，神卻沒有拯救？哈巴谷向神的呼

喊包括了兩種問題，就是「要等到幾時呢？」和「為何？」(“Why?”)。其實，在詩

篇多次出現這類的問題。詩人多次問神：「耶和華啊，你要等到幾時呢？」(詩六 3：

另參四 2；十三 1；七十九 5 等)。詩人也常問神「為甚麼」的問題：「耶和華啊，你

為甚麼站在遠處？」(詩十 1)、「神啊，你為何永遠丟棄我們呢？」(七十四 1：另參廿

二 1；四十四 23；八十八 15 等)。約伯同樣問過類似的問題：「看哪，我喊冤叫屈，

卻不蒙應允；我呼求，卻沒有公正」(伯十九 7)。 

 

哈巴谷在第 3 節向神列出在社會上的六種問題：暴力(violence)和罪孽(injustice)、

奸惡 (wrongdoing)與毁滅(destruction)，以及爭執(strife) 與紛爭(conflict)。讓先知困擾

的是，神使他「看見」罪惡，兇暴在他「面前」，而且這些事不斷發生。似乎先知不是

埋怨社會上存在不公義的事情，而是不明白為何神不處理這些惡行。神是否對猶大的

惡行、強暴和不義視若無睹、置若罔聞呢？ 

 

因社會上有不公義，「因此」導致三個後果：「律法無效，公理從未彰顯。惡人圍

困義人」(4 節)。「律法」，不是指社會上的法律，乃是神的律法 (Torah) 變得「僵化」

(呂振中譯本)；「公理」(justice)扭曲，即社會上出現不公平和腐敗；道德敗壞、沒有公

義、惡人得逞，受害的將會是社會上的普羅大眾，當中義人被惡人圍困。最終，在社

會上出現「公理顛倒」(新譯本)的局面。 

 

 詩篇有半數是哀歌 (laments)，是神的子民向祂表達信仰和生命中的疑惑和不解。

他們不是表達不信，其動機像是在胡同和迷宮中，希望找到出路。哈巴谷嘗試在困境

中從神那裏尋找到答案。 

 



8 
 

 耶和華聽到哈巴谷的呼喊嗎？神如何回覆祂的僕人呢？ 

 

默想： 

 

1) 你是否有類似哈巴谷的心情，對上主還未回答你的禱告而煩惱呢？求神使你能學習

耐心等候和繼續聆聽聖靈的聲音。 

 

2) 為你身處的地方社會公義能彰顯來禱告；並記念社會中的弱勢群體的需要。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用)  



9 
 

2 月 12 日 

作者：麥耀光 

哈巴谷書一 5-11 

神第一個回答：「觀看，注意看，要驚奇」 

 

5 你們要向列國觀看，注意看，要驚奇，再驚奇！因為在你們的日子，有一件事發生，

儘管有人說了，你們還是不信。6 看哪，我必興起迦勒底人，就是那殘忍暴躁之民，通

行遍地，霸佔不屬自己的住處。7 他威武可畏，審判與威權都由他而出。8 他的馬比豹

更快，比晚上的野狼更猛。他的戰馬跳躍，他的戰馬從遠方而來；他們飛跑，如鷹急速

抓食，9 都為施行殘暴而來，他們的臉面向東，聚集俘虜，多如塵沙。10 他譏誚列王，

嘲諷領袖，嗤笑一切堡壘，堆土攻取它。11 那時，他如風猛然掃過，他背叛，顯為有罪；

他以自己的力量為神明。 

 

 哈巴谷的等候是有回報的，神終於回覆他。只是，神是回答先知的問題？還是回應

他的質詢？先知被神的答案嚇壞了，或許他沒有期待令他震驚的答覆。先知期盼減少「兇

暴」(一 2、3 節)，卻有「殘暴」之民上來 (一 9)；先知希望「公理」的彰顯 (一 4)，可

是，更「不公義」之民，即是迦勒底人將入侵 (一 6)。這不單是一件「驚奇」事情，更

令哈巴谷「駭愕」 (呂振中譯本)、吃驚了。 

 

 哈巴谷向神呼喊說：「看」(2 節)，神同樣叫先知「看」，並且要「注意看」(5 節)，

因將會發生的事情會讓他驚奇，並且是大大的驚奇。類似的詞彙，如「暴力」/「殘暴」

(2、9 節)，將 2-4 節和 5-11 節兩段經文連起來，加深讀者對經文的發展。神一開始在 5-

6 節，就用了 4 個命令語來增強先知的注意力，留意神將要做的事情。神更預先提示先

知：「因為當你們的日子，我要行一件事，就是敘說出來，你們也總不信的」(呂振中譯

本)。 

 

 讀者已留意到，神不單只回覆先知，同時也向「你們」說話。正如哈巴谷給神的問

題，不僅是他自己，也應該包括其他義人心中的疑問。神的回答將哈巴谷所關心的重點，

從猶大國內問題，轉到國際層面，要「向列國觀看」(5 節)；不單看見罪惡的行為，更留

意到邪惡的化身，那就是迦勒底人，神將會一併處理他們。 

 

 迦勒底人 (即「巴比倫人」，“Babylonians,” NIV) 是冒起中的地方霸權，兇殘暴

虐是巴比倫的同義詞。他們因有強勢的軍事力量，通行遍地，侵略和霸佔各國的領土 

(6 節)。他們的戰馬比豹跑得更快、比豺狼更兇猛、速度如鷹的飛翔般吞噬獵物 (8-9

節)。他們因力量強大而不可一世、目中無人，恥笑各國的君王領袖，勢不可擋地攻陷

一切堡壘 (7、10 節)。 

 

 或許，哈巴谷一邊聆聽，一邊心中冒起一些問題，看似神用暴力和不義之民來處

理猶大的暴力和不義。神為何會「興起」殘忍暴躁之迦勒底人呢？(6 節)。這些有罪之

民，又「以自己的勢力為神」(11 節)的巴比倫人，神將如何處理呢？ 



10 
 

 

 究竟哈巴谷聽完耶和華的回答，他有何反應呢？ 

 

默想： 

 

1) 神給了哈巴谷一個震撼的回答，讀者至此刻仍未掌握全部的資訊。你是否向神祈求

一事，至今仍未明朗，先知的經歷給你甚麼提醒和幫助？讓我們確信一件事：「我

向你們所懷的意念是賜平安的意念，不是降災禍的意念，要叫你們末後有指望。這

是耶和華說的。」(耶廿九 11) 

 

2) 神叫哈巴谷「看」，同樣耶穌叫跟從祂的門徒「你們來看」，「你將看見比這些更

大的事呢！」(約一 39、50)。讓主的門徒不只看環境，而是看耶穌的作為。在最近一

件困擾你的事上，你是否需要調校你的視線，定睛仰望神？ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用)  



11 
 

2 月 13 日 

作者：麥耀光 

哈巴谷書一 12-17；二 1 

哈巴谷第二個問題：為何你保持沉默呢？ 

 

一 12 耶和華－我的神，我的聖者啊，你不是從亙古就有嗎？我們必不致死。耶和華啊，

你派他為要行審判；磐石啊，你立他為要懲治人。13 你的眼目清潔，不看邪惡，也不看

奸惡，為何你卻看著人行詭詐呢？惡人吞滅比自己公義的人，為何你保持沉默呢？14 你

為何使人如海中的魚，又如無人管轄的爬行動物呢？15 他用鉤子把他們全拉上來，用羅

網捕獲他們，拉漁網聚集他們。因此，他歡喜快樂，16 向羅網獻祭，向漁網燒香；因為

他藉此得豐盛的收穫與肥美的食物。17 但他豈可因此屢屢倒空羅網，時常殺戮列國的

人，毫不顧惜呢？ 

二 1 我要站在我的瞭望臺，立在城樓上觀看，看耶和華要對我說甚麼，我可用甚麼話向

他訴冤。 

 

 當哈巴谷聽完神回答後，他馬上回應神，於是展開了第二輪的人神對話。這次，

先知的提問比第一次的內容多一倍，共 6 節經文。他繼續用修辭式問題問神的作為，

重點已不是猶大的惡行和暴力，而是質疑神為何使用迦勒底的惡人，來懲罰神的子

民；神為何用以暴制暴的方法作為回應呢？既然神不能容忍猶大的罪孽，為何會包容

巴比倫的罪行呢？ 

 

 先知向神發出另一系列的問題前，他先確信上帝的屬性。先知對耶和華的認信

是：我的神、我的聖者和我的磐石 (12 節)，祂是聖潔的主，並且會審判人和懲治人。

第 12 節還有一個屬性，在翻譯上，譯本有不同的取態： 

 

「我們必不致死」 「你[神]是不死的」 

譯本：和修本、新譯本 譯本：呂振中譯本、思高譯本、NIV 

意思：神不會把猶大完全除滅，必留下

一群對神忠心的餘民 

意思：神是永恆 (immortality) 的主宰 

 

 哈巴谷肯定神的屬性後，向神表達他的疑問。他再次向神問了多個問題，反映出

他認知上的神觀與神的作為出現不一致。他對神說：「看」(“look”) (13 節)，就問

神：「『你不是』(12 節) 永恆的嗎？你所使用的迦勒底人，他們的邪惡，你『為何』

(3 次，13-14 節) 看不見，又不理會他們的奸惡和詭詐，仍保持沉默呢？」 

 

 先知用了一個比方來指控巴比倫人的惡。他將人比作魚和水中的爬行物，而迦勒

底人將他們捕捉。魚可能代表無助，任由漁夫用鈎子、羅網和拉漁網捕獲。捕魚不是

道德的問題，哈巴谷的重點是在宗教方面。巴比倫人將侵略的成果作為祭物：「獻

祭…燻祭…祭物」(16 節，呂振中譯本)，並不是獻給耶和華，也沒有將榮耀歸給永恆



12 
 

的主宰。先知無奈的問︰「他們『豈可……時常殺戮列國的人，毫不顧惜呢？』(17

節)，就像對魚和水中的爬行物一樣？」 

 

 哈巴谷向主表達了他對事情的看法，以及流露了內心的感受後，他採取積極的態

度，等候神！他立在城樓上觀看，希望站得高，能看得更遠！ 

 

默想： 

 

1) 我們與哈巴谷是有同樣性情的人，看事情還是「模糊不清……所認識的有限」(林前

十三 12)。當事情還未弄清楚前，求主加添耐性，等待主的指示。 

 

2) 你是否與哈巴谷對上帝有同樣的認信：我的神、我的聖者和我的磐石 (12 節) ？面

對世事變幻莫測，你如何保守自己對神的信心，仍堅定不移？  

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用)  



13 
 

2 月 14 日 

作者：麥耀光 

哈巴谷書二 1-5 

神第二個回答上：惟義人必因信得生 

 

1 我要站在我的瞭望臺，立在城樓上觀看，看耶和華要對我說甚麼，我可用甚麼話向祂

訴冤。2 耶和華回答我，說：將這默示清楚地寫在看板上，使人容易朗讀。3 因為這默

示有一定的日期，論及終局，絕不落空。它雖然耽延，你要等候；因為它必臨到，不再

遲延。4 看哪，惡人自高自大，心不正直；惟義人必因他的信得生。5 他因酒詭詐、狂

傲、不安於位；他張開喉嚨，好像陰間，如死亡不能知足，他聚集萬國，招聚萬民全歸

自己。 

 

 當哈巴谷與神的對話要進入第二輪時，突然之間卻停頓下來。先知從本來與神的

對話，現在轉到在內心的自我獨白，並進行了深層的反思。接著先知按神的指示，將

「默示」、「異象」(呂振中譯本)、「啟示」(“revelation,” NIV) 記錄下來，並寫在幾塊

「板」(“tablets”)上。神告訴先知祂將會有的作為，就是責備邪惡化身的巴比倫人，

並宣判了五個「禍哉！」的宣告 (二 6-20)。 

 

 先知本來是急速發言和回應神，現在卻採取了另一種方式來面對他向神提出的疑

問。他選擇站在「瞭望臺」、「城樓」(1 節)上。他在那裏做甚麼呢？站在城牆是保衛城

市，就是在觀察城外是否有任何異動。若發現有敵人攻擊時，能及時發出警號，讓城

內的人有足夠的時間防衛或逃跑。或許，哈巴谷是有意先領受神的話之後，便第一時

間呼喚百姓回應神的責罰。然而，原來先知有另一個目的，就是自我反思他向神的埋

怨和投訴：「我可用甚麼話向祂訴冤」(1 節)，就是「我可以怎樣答覆自己的問題」

(“what answer I am to give to this complaint,” NIV)。哈巴谷心中並非藉著訴苦質問神，而

是渴望神解決他的困惑，矯正他的觀點。他不是預備反駁，而是做好思想準備去面對

神的回答，甚或指責。 

 

 神要先知將默示寫下來，因為明顯的目的是讓人容易朗讀，明白其意思。先知是

神的代言人，藉口傳和筆錄，百姓能理解、吸收和廣傳神的話。神要先知將這默示記

錄下來的另一目的是為了保存。第 3 節這樣說：「因為這默示有一定的日期 

(“appointed time,” NIV)，論及終局 (“the end,” NIV)，絕不落空。它雖然耽延，你要等

候；因為它必臨到，不再遲延」。這句表面上看似是矛盾的，既然已定了「日期」，為

何會「耽延」和「遲延」呢？這裏，神將會審判和懲罰猶大和列國的罪 (一 2-4；二 6-

11)，當中有些預言在已定的「日期」中成就，而有一些事情將會在「終局」才實現，

即是將來是會再發生的。但以理先知也有類似的體會：「因為結局要在指定的時期來

到……到了指定的時期……因為還有一段日子才到所定的時期」(但十一 27、29、

35)。哈巴谷如何理解第 3 節的意思呢？神的意思是要先知在有生之年只能看到部份預



14 
 

言的成就，至於所寫下的，日後將能見證神預言的最終成就。因此，哈巴谷需要「等

候」，預言終會臨到，不會再遲延成就。 

 

 哈巴谷書二章 4 節是信徒較熟悉的經文：「看哪，惡人自高自大，心不正直；惟

義人必因他的信得生」。這裏將義人和惡人做對比，若義人因信而得生，是否暗示惡

人因他們自大、心不正直、詭詐、狂傲等惡行而死亡 (二 4-5) 呢？究竟當神審判臨到

猶大的罪惡時，城中的「義人」(一 4、13) 會否一同滅亡呢？義人是那些「行事公

義、說話正直」(賽卅三 15；彌六 8)的人，他們是堅定按神的標準行事為人的人。聖經

譯本將「信」分別翻譯為「信」(“faith,” 和修本和新譯本)或「忠信」/「信實」

(“faithful,” 呂振中譯本和 NIV)。一位對神有堅定信仰的人，會忠心地跟隨神並活出

正直的生命。神呼喚哈巴谷保持對耶和華的信靠，相信神的信實以及祂的應許。如

此，義人因他的信仰和神的信實而得到拯救和生命。 

 

默想： 

 

1) 哈巴谷勇敢地藉禱告將他的疑問帶到神面前，在等候中反思自己的「怨訴」(新譯本)。

你如何向神表達你的疑問？又如何等候神的回覆？你擁有先知這樣的智慧嗎？ 

 

2) 哈巴谷書二章 4 節將三個重要觀念連在一起：「義」、「信/信實」和「生」。試反

思在你的信仰生活中，如何堅忍地持守正直品格來跟隨主？從如同雲彩的見證人，

給了你甚麼的幫助和力量？ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 


