
 

1 
 

1月11日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 6 

 

有一個人，是從神那裏差來的，名叫約翰。 

 

來到「神學引言」的第六節。竟然出現一個人。「有一個人」！Ἐγένετο ἄνθρωπος 

 

在第六節突然加插了一個人！原文「有一個人」，希臘文本來就是「一個人出現」！

一個人，一個普通人，甚至可以說，一名市井之徒。施洗約翰，一個身穿駱駝毛作

衣服的人，吃的是曠野中的蝗蟲和野蜜。如此一個形象略帶「市井粗鄙」的人，竟

然被加插於一段神聖、深奧、嚴肅、奧妙的神學引言裏面： 

 

「太初有道」「道與神同在」「道就是神」「這道太初與神同在」 

「萬物是藉著他造的」「凡被造的沒有一樣不是藉著他造的」 

「生命在他裏頭」「這生命就是人的光」「光照在黑暗裏」「黑暗卻不接受光」 

 

「有一個人」！ 

 

在上帝永恆的生命光輝裏，竟然加插「有一個人」的故事。從永恆到剎那，從神聖

到平凡，從永生到短暫的生命，施洗約翰成為了整段神學引言的異數！表面看來，

這是何等格格不入的事情——在上帝的偉大、神聖、莊嚴的奧秘裏，竟然加插了一

個普通的人在其中，實在令人無法理解。 

 

不過，這正是上帝救贖歷史的奧祕。這正是約翰福音的巧妙安排。上帝的拯救，他

的啓示工作，從來都不只是從天而降，它更在人間，在歷史之中。上帝的救贖歷史

與人間歷史共存。一個平凡普通的人，被容許作為一個異數，置身於這救贖歷史之

中！因此，經文補充了這「異數」的特殊身份：「從神那裏差來的」。 

 

「從神那裏差來的」——這是聖經對「有一個人」的第二個描述。雖然他是「從神

那裏差來的」，但他的本質卻是「有一個人」。「被差遣」（ἀπεσταλμένος）確立了

他在這救贖歷史的特殊身份。這身份是特殊的，因這身份不是他的本質。「被差遣」

是上帝的工作—— 永遠都是。因此，聖經給予他很重要的身份次序。「這一個人」

的本質從來、仍然、一直都是「一個人」。他只是一個人。他首先是一個人，然後，

因着上帝的特殊工作，他才被形容為「從神那裏差來的」。 

 

最後，聖經才給予這個人的第三個描述：「約翰」。是的。一個人的名字，在整個救

贖歷史中，永遠被置放在最後。 



 

2 
 

思想： 

 

我們是誰？竟然能夠置身於上帝的救贖歷史之中！在這救恩歷史的洪流之中，我

們能夠參與在其中！不過，我們不要忘記我們的三個身份，以及這三個身份的先後次

序：第一、我們首先是一個人，一個普通平凡的人；第二、我們卻因着上帝的工作，

被差遣、被使用，參與他的救贖歷史；最後出現的，才是我們的名字，微不足道，

不值一提。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

3 
 

 
1月12日 

作者：陳韋安  

經文：約翰福音一7 

 

這人來是為了作見證，是為那光作見證，要使眾人藉著他信。 

聖經說，作見證是這個人的存在目的。 

原文用了兩個「為了」（ἵνα）。施洗約翰作見證，為了為光作見證，為了所有人相

信這光。這三句的關係是一層一層的：作見證 —>為光作見證—>所有人相信。

因此，作見證是為光作見證；接著，才是叫人相信。以下是詳細的解釋： 

 

約翰作見證，只有一個目的，就是為光作見證。這是約翰作為一個人——普通平

凡的人——唯一可以做的事。在見證的過程中，人的行動、人的努力、人的參與，

只能是見證。所謂「見證」，它只是一種間接的行為。他自己不是上帝與人的中保，

他不是道， 他不是上帝。人的見證也不是直接的拯救。因此，人只能為他作見證。 

「叫眾人因他可以信」卻不是作見證的直接後果。約翰只可能作見證，卻不能叫人

因此而相信。原文更清楚的翻譯應該是「藉着他」（δι᾽ αὐτοῦ），而不是「因着

他」。因此，第二個「為了」不是作見證的直接目的。約翰只是專心為這光作見

證。在作見證的過程中，他不能忘記：他只是見證。他不是任何叫人相信的真正原

因。唯有上帝的道——這道才是叫人真正認識與相信的不二法門。 

 

唯有耶穌基督是世界的真光！我們只要專心一意，為這光作見證，必然看見這光藉

着我們的見證被人們相信！這是每一位見證者的見證原則。 

 

思想： 

 

你是如何作見證的呢？你作見證是否一心一意為着「光」作見證？是否忠誠於這光？

還是，你的見證只是為了眼前的效果？別忘記，你要做的，不是任何世上人間的手

段、方法、妙計叫人相信，而是忠誠地、真確地、全心全意地見證這光！這光自己

必然照亮！ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

4 
 

1月13日 

作者：陳韋安  

經文：約翰福音一8 

 

8 他不是那光，而是要為那光作見證。 

 

第八節再次強調見證者的身份：他不是那光，乃是要為光作見證。 

 

Οὐκ ἦν ἐκεῖνος τὸ φῶς, ἀλλ᾽ ἵνα μαρτυρήσῃ περὶ τοῦ φωτός 
 

這是每一個見證者所身處的一個矛盾的狀況——明明自己不是那光，卻要見證那

光。對於見證者來說，耶穌基督的真光永遠只是「那」（ἐκεῖνος）光。見證者從來

都沒有完完全全掌握那光。他也無法操控他，隨自己的意思叫這光照耀別人。 

 

聖經再一次強調：他僅僅是為光作見證。 

 

這正是每一位見證者的困擾，也是教會的困擾。教會是見證基督的羣體。教會生下

來就面對這困擾。這困擾是無可避免的。教會在世上見證這真光照耀，自己的本質

卻仍然是黑暗的。教會的光明只是一個被照耀的過程，是上帝的特殊行動。教會不

是光。「光明之子」不是一種靜態身份。教會在「正常」的情況下，是軟弱的。教

會只能在禱告、犧牲、聖靈的引導下，才能真正成為「光明之子」。因此，教會不

是那光——這是教會作見證時必需謹記的本相。唯有在這本相的情況下，教會才有

可能被真光照耀，成為真光的見證。 

 

假若教會沒有意識到自己身處於這矛盾的情況，她就有禍了。唯有教會自己意識到

這一點，意識到自己的軟弱，意識到自己僅僅只是為光作見證，她就懂得禱告：我

沒有光， 何來有見證呢？這無助、這呼求、這置諸死地而後生的見證，才是教會作

為見證者的真正態度。這正是施洗約翰見證真光的態度。 

 

思想： 

 

你也不是那光。你身上並沒有任何光輝。這光輝是在神蹟裏發生的。當你願意見證這光， 

並且深切地發現自己的黑暗時，你才能在呼求裏被這真光照耀，再照亮其他人，使

人相信這光。這是基督徒見證的原理。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

5 
 

1月14日 

作者：陳韋安  

經文：約翰福音一9 

 

9 那光是真光，來到世上，照亮所有的人。 

 

那光是真光。 Ἦν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν 

 
聖經簡潔地給予三個字：光是真。或，兩個字：真光。何謂「真」？我們都知道，

「真」的相反乃是「假」。但是，聖經在此並沒有描述這「真」的相反。加爾文的約

翰福音釋經也察覺到這一點。不過，這真光卻與其它世上一切的「真」不同。我們

在人世間找到的「真相」中，往往能夠輕易地找到它邏輯上的對立與相反。任何一

個命題都可以找到它的反題。任何世上詞彙都有它的相反詞。每一個真實命題，都

可以邏輯地有它相對應的反題： p 與~p 的邏輯關係。 

 

不過，這「真光」不僅僅是世上千萬真實命題的其中一個。這真光是永恆出來的真

光。他是絕對的。他是真的，並不是說他符合世上另一個客觀標準，而是說，他就

是一切真相的標準。他是真理的尺度。這真光是上帝的道，是世上一切真理的源頭。

因此，他是真光。因此，真光的「真」是絕對的。 

 

當然，世上可以出現一些混亂虛假的反題。不過，這些虛假的荒謬，不能成為真光

的對立。真光必然照明。「光照在黑暗裏」。真光的出現，就是超越——超越他的一

切對立， 超越他的「反題」（其實在他裏面沒有真正的反題），超越一切限制。真光

的對立不是「假光」，而是黑暗。不過，真光卻在黑暗裏，驅滅黑暗。因此，超越的

上帝，沒有真正的對立。他是一（the one）。他是真。 

 

思想： 

 

我們本是黑暗。我們本是真光的對立。我們的「道理」，本來不是真理，而是「假

光」。連我們也被真光照耀了，並且成為見證真光的光明之子，這真光還有不能克服

的嗎？真光永遠長存！照亮一切生在世上的人！ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

 

6 
 

1月15日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 10a 
 

10a 他在世界，世界也是藉著他造的 

 

ἐν τῷ κόσμῳ ἦν, καὶ ὁ κόσμος δι᾽ αὐτοῦ ἐγένετο 
 

聖經再次指出兩句矛盾的句子。 「他在世界」「世界也是藉著他造的」。創天造地

的造物主，竟然置身於他所創造的世界之中！創造的主，竟然也是置身於世界的

主！ 

 

事實上，「他在世界」比「世界也是藉著他造的 」一句更加震撼。上帝創造這個世

界， 卻容讓自己置身於世界之中！對於上帝來說，創造世界並不困難，他只需要動

動指頭， 說有就有，命立就立。不過，上帝容讓這世界存在——這正是創造。因着

愛，他在永恆中容讓他以外的世界存在，並且讓不是永恆的世界與他共存於時間之

中。不是嗎？這個世界存在以先，在創造以先，上帝就是上帝。上帝只有上帝。 

 

所謂「世上有一位神」的說法是錯誤的：不是世界先存，然後我們才發現有上帝。

而是相反：上帝永存，因着愛，他容讓這世界存在。因此，上帝本來不需要這個世

界，卻容讓作為「非上帝」的世界與他共存。在他創造以先，並沒有「空間」這回

事。一切都是上帝。一切的「空間」就是上帝自己。但是，他卻選擇了創造，容讓

不是他自己的「非上帝」存在！上帝割讓自己的空間，好讓這世界存在於他裏面—

—世界在上帝之中。創造，本來就是虛己。 

 

不過，聖經卻說：「他在世界」。上帝在世界之中！這本來是一句何等荒謬的話！創造

世界的主竟然墮入世界之中！不是「世界在上帝裏面」的嗎？為何竟然如此：「上

帝在世界裏面」？！上帝讓自己置身於「非上帝」的空間之中，被時間與空間所限，

成為世界的一員！ 

 

為何如此？！這是愛。這是三一上帝！ 

 

思想： 

 

你對上帝的認識，大概也是如此：世上有一位神。不過，讓我們深深重組這個福音故事。

對這位愛我們的上帝來說，在永恆中，他已經愛你，創造你，並且甘願處於你的世

界之中，好讓你能夠認識他。更重要的：他仍然在世界。昨日、今日、將來，也

是一樣。 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

 

7 
 

1月16日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 10b 
 

10b 世界卻不認識他。 

 

καὶ ὁ κόσμος αὐτὸν οὐκ ἔγνω 
 

接下來的，卻竟然是一句諷刺的話。「他在世界，世界也是藉著他造的」，這是上帝

的愛。不過，同一節經文裏面，卻出現令人失望的一句：世界卻不認識他。 

不過，原文其實沒有「卻」這個字。這段經文只是說了三個彼此矛盾的事實： 

他在世界 

世界是藉他造的 

世界不認識他 

 

這三個平平無奇的事實，看似沒有很大關連，卻完完全全反映了上帝的愛。我們昨

天已經解釋了頭兩句。今天再思考第三句。 

 

「世界不認識他」，雖然這是一個令人失望的事實。不過，聖經卻並沒有為此稀奇。

這是事實。雖然是可悲的事實，也是不應該的事實，但卻是如此。被創造的世界，

不認識它的造物主。雖然上帝因着愛而創造這個世界，世界卻不知道他的存在。怎

麼可能知道呢？沒有上帝的光輝，怎麼可能？這是必定的。世界與世人也是如此。

世人以為世界的存在是必然的，是應當的。世人以自己的存在為大前提，再以自己

的存在為首要地去理解一個「上帝」。這樣的次序是錯誤的。他們樂意敬拜一個

「在他們理解範圍」的神。 

 

世界認識的神，是宗教。這樣的神是容易被認識的，樂意與人交換利益的，販賣表

面的平安喜樂的。這樣的神，是從人的罪作出發點，卻以「上帝」作為裝飾，一直

環繞一個重要主題：我存在！世界認識了一個宗教的神，卻不認識真正的神。不，

我不是說其他宗教。這宗教的神同樣可以披上基督教的外貌，甚至，擁有「耶穌」

這個名字，卻以人的存在為基礎。 

 

「世界卻不認識他」。這句話與第 5 節 「黑暗卻不接受光」帶着同樣道理。黑暗不

接受光。世界不認識他。我們是被動的。唯有真光照耀，照亮我們黑暗的心。我們

在此無能為力。我們只能感到無助。「世界不認識他」——這是我們必須承認的事

實。這是我們與主耶穌基督關係的起點，我們每天都要回到這個起點。 



 

8 
 

 
思想： 
 

主啊！求你光照我！我不認識你。沒有你的光照，我仍然是黑暗的。我卻願意認識

你， 求你叫我今天在世界中得見你的光輝，能夠與你相遇！ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 



 

9 
 

 
1月17日 

作者：陳韋安 

經文：約翰福音一 11 
 

11 他來到自己的地方，自己的人並不接納他。 

原文沒有「地方」這個字。 

耶穌基督來，不只來到一個「地方」。當然，道成肉身，就是上帝的兒子來到世上。

不過，耶穌不僅是來到一個「地方」。耶穌來，不僅僅是一個空間的轉移——由天

上的地方，來到地上的地方。因此，耶穌基督的降生不僅僅是一種「神仙下凡」的

地理轉移。 

 

這句經文重點是「自己的」（τὰ ἴδια）。他來到屬於他自己的（地方）。因此，不僅

僅是地方，而是一切。世上沒有甚麼不是屬於他的。「父愛子，已把萬有交在他手裏」

（約 3:35）。耶穌基督是萬有的主（徒 10:36）。因此，耶穌基督來，不僅僅是來到地

上，他要來到屬他的萬有之中。不僅僅是馬槽，也不僅僅是伯利恆，也不僅僅是地

上，而是所有的生命。耶穌基督要進到每一個生命裏面，因為他本來就是一切生命

的主宰。 

 

「耶穌來」不只是一個預備過程。不是說：「他來了，要釘十字架」「他來了，要感

化衆生」「他來了，要完成使命」。不。「耶穌來」後面不需要加上任何其他舉動，彷

彿「耶穌來」只是一個沒有意義的預備階段。「耶穌來」，本來就已經是萬有轉化的開

始——萬有的主來到他的萬有之中！因此，耶穌說：我來了，是要叫人得生命，並且

得的更豐盛。（約十 10）單單是「耶穌來了」，就已經是整個福音的核心！ 

 

因此，雖然「自己的人倒不接待他」，但是這個無關重要。這個世上的人如何對待

他、如何理解他、是否接受他、明白他，毫無關係。這不是態度的問題，也不只是

訴說一種鍥而不捨的態度，而是「他來了」，就已經改變一切！ 

 

萬有的主，耶穌基督，他已經來了！ 

 

思想： 

 

你也同意嗎？單單是耶穌基督，就已經是一切的答案。因為，耶穌的來臨，僅僅是

耶穌基督的名，就已經是我們生命的一切答案。你還在奢望其他甚麼附加行動嗎？你

需要的， 不就是耶穌基督自己嗎？他不是與你同行嗎？ 

 

(靈修文章已獲｢爾道自建｣授權使用) 


